
   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

214 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 
 
 
 
 

 " دراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق: "وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريم 
 

 إعداد الباحث: 
 زياد أحمد سند محمد بن سند

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

215 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 الملخص: 
النسَبي للمصطلح، وتُعيد النظر  –يتناول هذا البحث مفهوم الذرية في القرآن الكريم من خلال قراءة تحليلية تُبرز البعد البيولوجي

في التفسيرات التي تحصر وحدة السلالة النبوية في إطار رمزي أو أخلاقي محض. وينطلق البحث من فرضية مفادها أن انتظام النبوة 
يمكن فهمه على نحوٍ أكثر اتساقًا إذا قُرئ بوصفه امتدادًا نسَبيًا محفوظًا داخل سلالة بشرية واحدة، لا مجرد تواصل    في الخطاب القرآني

 .قيمي منفصل عن البنية الإنسانية
ويعتمد البحث على تحليل نصي وسياقي للآيات القرآنية ذات الصلة، مع الاستئناس بالتفسير الكلاسيكي، بهدف تفكيك العلاقة  

رات بين النسب، والاصطفاء الإلهي، والاستمرارية النبوية، مع الالتزام بالتمييز المنهجي الصارم بين هذه المفاهيم. ويُبرز البحث أن تعبي
يَّةً بَعْضُهَا م ن بَعْضٍ﴾ تؤدي وظيفة دلالية تشير إلى اتصال نسَبي حقيقي، دون أن تنفي عالمية الرسالة أو شمول الخطاب من قبيل ﴿ذُر   

 .الإلهي
م البحث نموذجًا جينيًا افتراضيًا بوصفه أداة تحليلية غير إثباتية، تُستخدم لفحص  (CT → E-M35) وفي هذا الإطار، يقد 

ؤكد الاتساق الداخلي بين السرد القرآني، والتوزع الجغرافي التاريخي لمواطن الأنبياء، ومناقشات الأنثروبولوجيا حول الهجرات البشرية. وي 
 .طارًا تفسيريًا مساعدًا لاختبار التماسك المفاهيميالبحث أن هذا النموذج لا يُطرح بوصفه دليلًا علميًا أو توصيفًا تاريخيًا قاطعًا، بل إ

رًا تعليم الأسماء بوصفه  –كما يناقش البحث الفارق الجوهري بين آدم عليه السلام والبشر السابقين من منظور معرفي لغوي، مفس 
يهما  تحولًا تأسيسيًا مك ن الإنسان من اللغة، ونقل المعرفة، والتكليف. ويعالج كذلك الحالات الاستثنائية، وعلى رأسها حالة عيسى ومريم عل

 .خلال إبراز دور النسب الأمومي في حفظ وحدة السلالة دون انقطاع السلام، من
ويخلص البحث إلى تقديم نموذج تفسيري متوازن يدمج التحليل القرآني مع المعطيات الإنسانية الحديثة، مع الالتزام بحدود 

 المنهج، والفصل الواضح بين النص الغيبي وأدوات الفهم الاجتهادية، بما يفتح أفقًا بحثيًا جديدًا في الدراسات القرآنية البينية.
 مصطلحات البحث

 . E-M35 ،CTآدم، اللغة، السلالة النبوية، علم الجينات، 
 مقدمة البحث  (أ

تُعد مسألة أصل الإنسان ووحدة السلالة النبوية من أكثر القضايا الفكرية والعقدية حضورًا في التراث الديني، ومن أكثرها تعقيدًا 
في ضوء المعارف الإنسانية الحديثة. وقد أد ى تداخل العلوم الطبيعية وخاصة علم الجينات البشرية مع الدراسات الدينية في العصر  

ز قراءات متباينة، تراوحت بين القطيعة التامة مع النص الديني، وبين محاولات التوفيق غير المنضبطة التي أوقعت الحديث إلى برو 
 .كثيرًا من الباحثين في إشكالات منهجية

البعد الإنساني   البعد العقدي مع  الكريم بوصفه مفهومًا محوريًا يتقاطع فيه  القرآن  الذرية في  السياق، يبرز مفهوم  وفي هذا 
ر هذا  والتاريخي، لا سيما في الآيات التي تصف الأنبياء بأنهم ﴿ذُر  يَّةً بَعْضُهَا م ن بَعْضٍ﴾. وقد شاع في بعض الكتابات المعاصرة تفسي

ى أنه رابطة نبوية أو اصطفاء معنوي غير مرتبط بالامتداد البيولوجي، وهو تفسير يثير تساؤلات نصية ومنطقية تحتاج إلى  المفهوم عل
 .إعادة نظر

تقدمه   ما  مع  خصوصًا  إشكالًا،  القضايا  أكثر  من  تظل  عليه  السابقين  السلام والبشر  آدم عليه  بين  الفارق  مسألة  أن  كما 
الأنثروبولوجيا الحديثة من معطيات حول وجود كائنات بشرية سبقت الإنسان العاقل، مثل إنسان النياندرتال. وهنا يبرز سؤال جوهري: 

 ستخلاف دون غيره؟ وهل كان هذا الفارق بيولوجيًا محضًا أم معرفيًا ولغويًا؟ما الذي جعل آدم مؤهلًا للا
 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

216 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

ينطلق هذا البحث من محاولة الإجابة عن هذه الأسئلة ضمن إطار علمي منضبط، لا يُخضع النص للعلم، ولا يعزل العلم  
 .عن النص، بل يسعى إلى فحص الاتساق المفاهيمي بينهما، مع الالتزام الصارم بحدود كل مجال

 ج( مشكلة الدراسة 
تتمثل مشكلة الدراسة في غياب معالجة منهجية متكاملة لمفهوم الذرية في القرآن الكريم، ووقوع كثير من الدراسات بين تفسيرين 

 :متناقضين
م تحليلًا مفاهيميًا معمقًا لطبيعة هذا الامتداد .1  .تفسير تقليدي يقر  بالذرية بوصفها امتدادًا نسبيًا، لكنه لا يقد 
 .تفسير حداثي يميل إلى نزع البعد البيولوجي عن مفهوم الذرية، وتحويله إلى رابطة رمزية أو نبوية خالصة .2

وينتج عن هذا التباين إشكال أوسع يتمثل في عدم وضوح العلاقة بين آدم عليه السلام والبشر السابقين، وبين النسب والاستخلاف،  
 .وبين التعليم واللغة من جهة، والتكليف الشرعي والعمران من جهة أخرى 

 :وعليه، تسعى الدراسة إلى معالجة هذه الإشكالية من خلال سؤال محوري 
هل يشير مفهوم الذرية في القرآن الكريم إلى امتداد بيولوجي نسَبي حقيقي، أم إلى رابطة نبوية معنوية؟ وما أثر ذلك في فهم وحدة 

 السلالة النبوية والفارق بين آدم والبشر السابقين؟
 د( فرضيات الدراسة 

 تنطلق الدراسة من الفرضيات الآتية:
أن مفهوم الذرية في الخطاب القرآني يتضمن بعدًا نسَبيًا حقيقيًا،   –في إطار قراءة تفسيرية احتمالية    –تفترض هذه الدراسة   .1

يمكن قراءته بوصفه امتدادًا بشريًا متصلًا، ولا يقتصر على رابطة رمزية أو معنوية مجردة، مع بقاء البعد الرسالي حاضرًا  
 ضمن هذا الامتداد.

تنطلق الدراسة من فرضية تفسيرية مفادها أن وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريم يمكن فهمها بوصفها استمرارية نسَبية  .2
 محفوظة انتظمت داخل مسار بشري واحد، دون أن يستلزم ذلك الجزم بآلية بيولوجية محددة أو توصيف جيني تاريخي بعينه.

تفترض الدراسة أن الاصطفاء الإلهي، كما يعرضه القرآن الكريم، جرى داخل سياق بشري قائم، بما يحفظ الاستمرارية النبوية  .3
لقة.   عبر الذرية، دون أن يُفهم الاصطفاء بوصفه تفاضلًا عرقيًا أو امتيازًا جوهريًا في الخ 

4. ( افتراضي  بنموذج جيني  الدراسة  تحليلية CT → E-M35تستأنس  أداةً  يُستخدم  تمثيلًا مفاهيميًا غير حصري،  ( بوصفه 
عاء الإثبات  لفحص درجة الاتساق بين السرد القرآني، والتتابع الزمني للنبوة، والتوز ع الجغرافي التاريخي لمواطن الأنبياء، دون اد 

 العلمي أو التوصيف التاريخي المباشر.
يتمثل في التحول   –كما يعرضه الخطاب القرآني  –تفترض الدراسة أن الفارق الجوهري بين آدم عليه السلام والبشر السابقين  .5

س لمعنى الاستخلاف والتكليف.–المعرفي  اللغوي الناتج عن التعليم الإلهي، لا في الاختلاف البيولوجي الصرف، وهو ما أس 
تفترض الدراسة أن الحالات الاستثنائية في السرد القرآني، وعلى رأسها حالة عيسى عليه السلام، لا تمثل انقطاعًا في وحدة   .6

السلالة النبوية، بل يمكن فهمها ضمن مرونة مفهوم الذرية، بما يستوعب المسار الأمومي عند الاقتضاء، دون نقض مبدأ 
 الاستمرارية النسَبية.

 
 
 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

217 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 ه( أهداف الدراسة 
تنبع أهمية هذه الدراسة من كونها تعالج قضية مركزية في الفكر الديني والإنساني، وهي قضية أصل الإنسان ووحدة السلالة النبوية،  

 معالجة تتجاوز الطرح الوعظي أو الدفاعي إلى التحليل العلمي الرصين.
م نموذجًا للاجتهاد المعاصر  كما تكمن أهميتها في أنها تسعى إلى ضبط العلاقة بين النص الديني والمعرفة الإنسانية الحديثة، وتقد 

 الذي يحترم قدسية النص دون أن يغلق باب البحث العقلي.
 و( أهمية الدراسة 

 تنبع أهمية الدراسة من كونها:
عاء تجريبي.–النسب–تقديم إطار تفسيري جديد يربط النص •  النموذج الجيني دون اد 
 إثراء النقاش بين التفسير والأنثروبولوجيا الدينية. •
 تعيد فتح نقاش علمي حول أحد المفاهيم المركزية في الدراسات القرآنية.  •
 تسهم في ضبط المصطلحات ومنع إسقاط التصورات الحديثة على النص.  •
م قراءة تفسيرية متماسكة تستند إلى اللغة والسياق القرآني. •  تقد 

 ز( حدود الدراسة
 :تلتزم الدراسة بالحدود الآتية

يقتصر البحث على المفاهيم القرآنية المتعلقة بالذرية، وآدم، والاستخلاف، دون الخوض في التفاصيل   :الحدود الموضوعية •
 .الفقهية أو الكلامية الموسعة

تعتمد الدراسة التحليل النصي والاستنباط العقلي، مع الاستئناس بالدراسات العلمية دون اعتمادها بوصفها  :الحدود المنهجية •
 .أدلة قطعية

 .لا تد عي الدراسة تقديم إثبات علمي تجريبي، بل تطرح نموذجًا تفسيريًا احتماليًا :الحدود المعرفية •
 .تمي ز بوضوح بين النص القطعي والافتراض التفسيري  :الحدود الاستدلالية •

 ح( مصطلحات الدراسة وتعريفاتها 
 الذرية: الامتداد النسَبي البيولوجي المتصل عبر النسل.  •
 النسب: رابطة الدم التي تربط الآباء بالأبناء عبر السلسلة الوراثية.  •
 الاستخلاف: تمكين الإنسان من عمارة الأرض وفق منهج إلهي. •
ن من التفكير والتجريد. •  اللغة: منظومة رمزية توليدية تمك 
 السلالة النبوية: السلسلة النسَبية التي اصطفاها الله وحفظ نسبها لتكون وعاءً للنبوة في إطار فهم تفسيري غير إثباتي. •
عاء القطع. الذرية: الامتداد البيولوجي الحقيقي  • النموذج التفسيري الافتراضي: إطار تحليلي يُستخدم لفحص الاتساق دون اد 

 الناتج عن التناسل الطبيعي.
 الاصطفاء: اختيار إلهي مرتبط بسياق نسَبي ووظيفي، دون دلالة على تفاضل جسدي أو عرقي.  •
 ( إطار أبوي جامع افتراضي يرمز للأصل الأعلى لمعظم السلالات الحديثةCTالسلالة الجينية ) •
 أبوي يُستعمل افتراضيًا لتمثيل سلالة نبوية محفوظة. تحور (E-M35السلالة الجينية ) •

 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

218 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 ط( الإطار النظري والدراسات السابقة 
اللغوي والموضوعي للآيات، ولا سيما قوله تعالى: ﴿ذُر  يَّةً بَعْضُهَا م ن بَعْضٍ﴾، وقوله:   التفسير  يعتمد الإطار النظري على 

الْبَاق ينَ﴾، حيث تُفهم هذه النصوص في سياقها الظاهر على أنها تشير إلى تتابع نسَبي حقيقي. وتُظه هُمُ  ر مراجعة ﴿وَجَعَلْنَا ذُر  يَّتَهُ 
دراسات السابقة أن كثيرًا من التفاسير الكلاسيكية أكدت هذا المعنى كما يظهر في تفاسير الطبري وابن كثير والرازي، غير أن هذه ال

الدراسات لم تُعنَ بتحليل المفهوم في ضوء معطيات المعرفة الإنسانية الحديثة، بينما قد مت بعض الدراسات المعاصرة قراءات رمزية 
 .متأثرة بمناهج فلسفية ولسانية حديثة، لكنها وقعت أحيانًا في إشكال إخضاع النص لمنهج خارجيلمفهوم الذرية، 

 أما الدراسات الأنثروبولوجية، فقد أكدت أن التحول الجوهري في تاريخ الإنسان ارتبط بظهور اللغة الرمزية والتراكم الثقافي
(Tattersall, 2012; Tomasello, 2008)وهو ما يوف ر إطارًا مساعدًا لفهم دلالة التعليم في قصة آدم ،. 

 ي( منهجية الدراسة 
الاستنباطي، القائم على تحليل النص القرآني في سياقه، واستنباط الدلالات المفاهيمية، –تعتمد هذه الدراسة على المنهج التحليلي

 .مع الاستئناس بالأدبيات الأنثروبولوجية واللسانية الحديثة. وتلتزم الدراسة بالفصل الصارم بين النص الغيبي والمعطيات العلمية
 اعتمدت الدراسة المنهج التحليلي الاستقرائي، من خلال:

 جمع الآيات المتعلقة بالذرية والنسب والاصطفاء. •
 تحليل نصي موضوعي للآيات المتعلقة بالذرية والنسب. •
 المقارنة بين دلالاتها الظاهرة والتأويلات المعاصرة.  •
 استخلاص النتائج في ضوء السياق القرآني العام.  •
 ( يربط النص بسيناريو جيني عام. Model Buildingبناء نموذج افتراضي ) •
 الزماني –تحليل التزامن الجغرافي •

 حدود توظيف الدراسات الأنثروبولوجية واللسانية 

اللغوي في تاريخ الإنسان، مع التأكيد –تعتمد هذه الدراسة على مراجع أنثروبولوجية ولسانية معاصرة لتفسير التحول المعرفي 
. على أن توظيف هذه المراجع يتم بوصفها إطارًا تفسيريًا داعمًا، لا بوصفها بديلًا عن النص القرآني أو دليلًا قطعيًا على أحداث غيبية

ني في هذا البحث هو المرجع المعرفي الأعلى، بينما تُستخدم المعطيات الإنسانية الحديثة في حدودها المنهجية بوصفها ويظل النص القرآ
 .أدوات مساعدة على الفهم، لا مصادر للحسم أو الإثبات

 ك( أداة الدراسة 
 تعتمد الدراسة على: 

 النص القرآني الكريم.  •
 كتب التفسير المعتمدة.  •
 الدراسات الأنثروبولوجية واللسانية الحديثة.  •
 الدراسات الفكرية ذات الصلة.  •
 جداول تفسيرية لنماذج التحورات الأبوية )دون بيانات فردية(. •

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

219 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 (.Model Consistency Checkمنطق المقارنة النموذجية ) •
 الفصل الأول: آدم عليه السلام والاستخلاف، الفارق الجوهري بين الخلق والتكليف )الإطار التأسيسي للتحليل(

ل مفصلية في تاريخ الوجود الإنساني، لا بوصفه أول كائن حي   تُجمع النصوص القرآنية على أن آدم عليه السلام يمث ل نقطة تحو 
م قصة آدم في سياق بيولوجي صرف،   .بشري من حيث التكوين البيولوجي المجرد، بل بوصفه أول إنسان مكلَّف مستخلف فالقرآن لا يقد 

لٌ ف ي الَأرْض  خَل يفَةً﴾، وينتهي بتكليف مرتبط  –وإنما في سياق معرفي تشريعي واضح، يبدأ بالإخبار عن نية الاستخلاف: ﴿إ ن  ي جَاع 
 .بالعلم والاختيار

مَاءَ﴾ عن دلالة عميقة، إذ تفترض وجود تجرب دُ ف يهَا وَيَسْف كُ الد   ة سابقة على  وتكشف آية الاعتراض الملائكي: ﴿أَتَجْعَلُ ف يهَا مَن يُفْس 
هم الأرض لكائنات بشرية أو شبه بشرية مارست العنف وسفك الدماء. ولا يلزم من ذلك كونهم مكلَّفين أو مخاطَبين بالشرع، بل يكفي أن

 .معرفية تضبط سلوكهم–وُجدوا وجودًا حيويًا سابقًا دون منظومة أخلاقية
ل بتركيب جسدي مختلف   .ومن هنا، يمكن التمييز بوضوح بين الخلق البيولوجي والاصطفاء المعرفي فآدم عليه السلام لم يُفضَّ

نه من الفهم والتسمية والاختيار، وهي شروط لا غنى عنها للتكليف والاستخلاف ل بما أُوتي من علم مك   .جوهريًا، وإنما فُض  
ويُسهم هذا الفهم في ضبط مفهوم الاصطفاء الإلهي ومنع إسقاطه في إطار التفاضل الع رقي أو الحتمية البيولوجية، إذ يبي ن عدد  
القائم، دون أن يُلغ ي عالمية الرسالة أو مبدأ المساواة  الباحثين المعاصرين أن الاصطفاء في القرآن يجري داخل السياق البشري  من 

لقة، بل اختيارًا رساليًا داخل نسق الإنسانية. وفي ه ذا السياق، يؤكد عبد الله الطيار أن الاصطفاء القرآني لا يعني تفضيلًا جوهريًا في الخ 
 (. 2016بشري محفوظ )الطيار، 

 الفصل الثاني: التعليم واللغة بوصفهما الفارق الجوهري بين آدم والبشر السابقين )الإنسان النياندرتالي نموذجًا( 
 تمهيد إشكالي .1

يثير النص القرآني المتعلق بخلق آدم عليه السلام وتعليمه إشكالًا معرفيًا بالغ الأهمية في فهم طبيعة الإنسان الأول المستخلف،  
وهو إشكال لا يتعلق بالخلق البيولوجي بقدر ما يتعلق بالتحول المعرفي واللغوي الذي مث له آدم مقارنةً بمن سبقه من كائنات بشرية أو  

فقول الله تعالى: ﴿وَعَلَّمَ آدَمَ الَأسْمَاءَ كُلَّهَا﴾ لا يأتي عرضًا في سياق الخلق، بل يأتي بوصفه الحدث المفصلي الذي أعاد    شبه بشرية.
 تعريف الإنسان ودوره ووظيفته في الأرض. 

لم يكن فرقًا    –ومنهم إنسان النياندرتال    – ينطلق هذا الفصل من فرضية مفادها أن الفرق الجوهري بين آدم ومن سبقه من البشر  
 . لغويًا، تمث ل في القدرة على التعل م المنظ م، والتسمية، وبناء اللغة الرمزية، وهو ما أه له للاستخلاف والعمران–تشريحيًا بحتًا، بل فرقًا معرفيًا

 القرآني "الأسماء" في السياق دلالة .2
من الناحية اللغوية والتفسيرية، يصعب اختزال لفظ »الأسماء« في السياق القرآني في دلالته المعجمية الضيقة التي تحيل إلى  
 أسماء الأشياء فحسب، إذ تشير بنية اللفظ وسياقه إلى مفهوم أوسع يتصل بنظام التسمية ذاته، أي القدرة على إسناد الدلالة، وربط اللفظ 

إطار رمزي مشترك للتواصل والفهم. ويُفهم هذا النظام بوصفه أساسًا لتمثيل الواقع ذهنيًا، وتنظيم الخبرة الإنسانية ضمن  بالمعنى، وبناء 
 شبكة دلالية قابلة للتداول بين الأفراد.

وقد ذهب عدد من المفسرين إلى أن تعليم الأسماء يتجاوز مجرد تعداد المسميات، ليشير إلى تعليم اللغة أو أصل القدرة اللغوية، 
التمييز بين الأشياء، ويعوق نقل  ل الوحدة الأولى في أي نسق لغوي منظم. فغياب نظام التسمية يحول دون  باعتبار أن الاسم يشك 

ل   ثقافة مشتركة أو نظام قانوني أو ذاكرة جمعية مستقرة.المعرفة، ويمنع تشك 
 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

220 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

وفي هذا الإطار، يمكن فهم تعليم آدم عليه السلام للأسماء بوصفه انتقالًا من مستوى الاستجابة الغريزية إلى مستوى العقل  
ن  الرمزي، حيث تصبح اللغة أداة للفهم والتخطيط والتراكم المعرفي. ولا يُقصد بهذا الوصف تقرير آلية بيولوجية محددة، بل الإشارة إلى أ 

 ل تحولًا معرفيًا تأسيسيًا مك ن الإنسان من ممارسة الاستخلاف والعمران، وربط المعرفة بالفعل الأخلاقي والاجتماعي. هذا التعليم مث  
ل إليه عدد من اللسانيين العرب المعاصرين، الذين أك دوا أن اللغة ليست مجرد أداة تواصل،   وتنسجم هذه القراءة مع ما توص 

ل الفكر الإنساني ذاته. فقد بي ن عبد السلام المسدي أن العلاقة بين اللغة والفكر علاقة تأسيسية، وأن القدرة على    بل شرطًا بنيويًا لتشك 
(، وهو ما يدعم تفسير تعليم الأسماء 2011رميز تمث ل قفزة معرفية لا يمكن اختزالها في التطور البيولوجي وحده )المسدي، التسمية والت

 بوصفه تحو لًا معرفيًا مك ن الإنسان من الاستخلاف والعمران.
 اللغة بوصفها شرط الاستخلاف .3

رية السابقة عليه.  تُعد  آية ﴿وَعَلَّمَ آدَمَ الَأسْمَاءَ كُلَّهَا﴾ محورًا أساسيًا في فهم الفارق الجوهري بين آدم عليه السلام وسائر الكائنات البش
ر إلى تعليم فالتعليم الوارد في الآية لا يُفهم، في ضوء السياق اللغوي والتفسيري، على أنه مجرد معرفة بأسماء أشياء محدودة، بل يشي

 منظومة التسمية ذاتها، أي إكساب الإنسان القدرة على اللغة بوصفها نظامًا رمزيًا منظمًا.
اللغة لا تقتصر على كونها أداة تواصل صوتي، بل تمث ل نظامًا توليديًا رمزيًا يتيح التجريد، وبناء  اللسانيات الحديثة أن  وتؤكد 

(. ومن دون هذا النظام، لا يمكن تصور نشوء Deacon, 1997; Fitch, 2010المعنى، وتنظيم الخبرة، ونقل المعرفة عبر الأجيال )
ن العقل الإنس اني في  ثقافة مستقرة، أو تشك ل معايير أخلاقية جمعية، أو بناء نظم تشريعية متماسكة، كما أن اللغة تُعد  شرطًا بنيويًا لتكو 

 صورته الاجتماعية.
( إلى أن نشوء اللغة ارتبط بسياقات تفاعل اجتماعي تعاوني، أسهمت في بناء نوايا مشتركة، ومعايير  2008)  Tomaselloويشير  

سلوكية، وأطر تنظيمية، وهو ما يجعل اللغة أساسًا لأي مجتمع قادر على الاستقرار والتراكم الحضاري. وبهذا المعنى، لا تُفهم اللغة  
ل أساس التكليف والمسؤولية. –بنية معرفيةبوصفها مهارة تقنية فحسب، بل بوصفها   اجتماعية تشك 

ل الحاسم في تاريخ الإنسان لم يكن تشريحيًا محضًا، بل كان تحولًا سلوكيًا – وتُظهر الدراسات الأنثروبولوجية المعاصرة أن التحو 
بة، والقدرة على التجريد، والتراكم الثقافي طويل الأمد )–رمزيًا (.  Tattersall, 2012; Stringer, 2016معرفيًا ارتبط بظهور اللغة المرك 

ية وتشير هذه الدراسات إلى أن الإنسان العاقل تمي ز عن غيره من الأنواع البشرية السابقة، ومنها إنسان النياندرتال، بانتظام أنماط رمز 
نته من بناء ثقافات تراكمية، دون أن يعني ذلك نفي امتلاك تلك الأنواع لقدرات إدراكية أو تواصلية أولية.   مستقرة مك 

كما تفيد الأبحاث بأن الكائنات البشرية السابقة امتلكت أشكالًا من التواصل والسلوك الرمزي المحدود، غير أنها لم تُنتج منظومات  
(. ويُستأنس بهذه النتائج لفهم Mellars, 2005; Klein, 2009لغوية كاملة قادرة على دعم تراكم ثقافي طويل الأمد بالدرجة نفسها )

 الرؤية القرآنية التي تجعل العلم واللغة أساس الاستخلاف، لا مجرد الوجود البيولوجي أو القدرة الجسدية.
وعليه، فإن الفارق بين آدم عليه السلام ومن سبقه لا يُرد  إلى الذكاء الحيوي فحسب، بل إلى التعليم الإلهي التأسيسي الذي أرسى  
بالعقل  وثيقًا  ارتباطًا  يرتبط  القرآن  في  فالاستخلاف  الأمانة.  وحمل  والتكليف،  الفهم،  على  قادرًا  الإنسان  وجعل  والمعرفة،  اللغة   بنية 

ره دون لغة مشتركة تمك ن من الفهم، والتواصل، وبناء القيم، والمعايير. والخطاب،   ولا يمكن تصو 
مَاءَ﴾ بوصفه تعبيرًا عن معرفة سابق الد   دُ ف يهَا وَيَسْف كُ  يُفْس  ة بأنماط وجود وفي هذا السياق، يُقرأ قول الملائكة: ﴿أَتَجْعَلُ ف يهَا مَن 

د أرضية اتسمت بالقدرة على العنف والصراع، دون أن يُفهم ذلك على أنه توصيف علمي مباشر لكيانات بعينها، بل إشارة إلى نمط وجو 
م للسلوك الأخلاقي، وهو ما يبرز قيمة التعليم واللغة في مشروع الاستخلاف القرآني.–يفتقر إلى الإطار المعرفي  اللغوي المنظ  

 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

221 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 الإنسان النياندرتالي: قدرات حيوية دون نظام رمزي مكتمل  .4
تشير الدراسات الأنثروبولوجية المعاصرة إلى أن إنسان النياندرتال امتلك جملة من القدرات الحيوية والإدراكية؛ من بينها بنية  

دماغية كبيرة نسبيًا، واستخدام أدوات حجرية، والعيش ضمن جماعات اجتماعية منظَّمة بدرجات متفاوتة. وتدل هذه المعطيات على 
 ئي والسلوكي، غير أنها لا تكفي وحدها لتفسير نشوء حضارة مستقرة أو منظومات ثقافية تراكمية طويلة الأمد.مستوى من التكي ف البي

وترج ح كثير من الأبحاث أن أنماط التواصل لدى النياندرتال، وإن لم تكن منعدمة، بقيت في حدود أشكال تعبير صوتية أو  
بة، ونق بة، ولم ترتق  إلى مستوى النظام اللغوي الرمزي الكامل القادر على دعم التجريد الواسع، وبناء المعاني المرك  ل إشارية غير مرك 

تعاقبة. كما تشير هذه الدراسات إلى محدودية القدرة على إنتاج ثقافة رمزية مستقرة قابلة للتراكم، مقارنة بما ظهر المعرفة عبر أجيال م
 لاحقًا مع الإنسان العاقل. 

للنياندرتال، بل توصيفًا لفارق بنيوي في مستوى   القدرات الإدراكية  انتقاصًا من  التمييز بوصفه حكمًا قيميًا أو  ولا يُفهم هذا 
القرآنية التي تربط الاستخلاف بالعلم  النتائج، في إطار تفسيري غير إسقاطي، لفهم الرؤية  التنظيم الرمزي والمعرفي. ويُستأنس بهذه 

 رد الوجود البيولوجي أو القدرة الجسدية. واللغة، لا بمج
وعليه، يمكن قراءة الإشارات القرآنية إلى وجود كائنات سابقة اتسمت بالعنف أو سفك الدماء بوصفها توصيفًا لنمط وجود يفتقر   

م للسلوك الاجتماعي والأخلاقي، دون أن يُفهم ذلك على أنه توصيف علمي مباشر لكيانات بشرية –إلى الإطار المعرفي اللغوي المنظ  
 م الدور المركزي للغة والتعليم في ضبط السلوك الإنساني، وتمكين العمران، وتحقيق مقاصد الاستخلاف.محددة. ويبرز هذا الفه

 التعليم الإلهي بوصفه تحوّلًا معرفيًا تأسيسيًا  .5
يُفهم الفارق الجوهري بين آدم عليه السلام وسائر الكائنات البشرية السابقة، وفق هذه القراءة التفسيرية، في ضوء طبيعة التعليم  

الذي تلق اه آدم كما يصفه النص القرآني. فالآية ﴿وَعَلَّمَ آدَمَ﴾ لا تُشير إلى تعل م تدريجي بطيء ناتج عن تطور طبيعي فحسب، بل 
س لقدرة معرفية جديدة في البنية الإنسانية. تدل على تعلي  م مباشر أس 

رمزية مك نت الإنسان من الانتقال  –ولا يُفهم هذا التعليم على أنه تلقين مفردات أو معارف جزئية، بل بوصفه تأسيسًا لبنية ذهنية 
من مستوى التكي ف الحيوي مع البيئة إلى مستوى الفاعلية العقلية الواعية، القائمة على الفهم، والاختيار، وتحمل المسؤولية. وبهذا  

ل نوعية في تاريخ الوجود الإنساني، إذ أرسى الأساس المعرفي للغة، والتجريد، ونقل المعرفة،  المعنى، شك ل   التعليم الإلهي نقطة تحو 
 وبناء المعايير. 

القرآني بوصفه تكريمًا لوظيفة معرفية  السياق  يُفهم تكريم آدم عليه السلام في  ل،  التحو  أخلاقية، لا لمجرد  –وفي ضوء هذا 
التكوين البيولوجي. فالأهلية للسجود التكريمي، وللاستخلاف في الأرض، ولحمل الأمانة، ترتبط جميعها بامتلاك القدرة على الفهم 

 رات لا تتحقق إلا ضمن إطار عقل رمزي قائم على اللغة والمعرفة. والخطاب والتكليف، وهي قد
م في هذا السياق بوصفه الأساس الذي مي ز الإنسان المستخلف عن غيره من الكائنات، وجعل    وعليه، فإن التعليم الإلهي يُقدَّ

 منه فاعلًا أخلاقيًا قادرًا على إدراك المعنى، وتنظيم السلوك، والمشاركة في مشروع العمران، ضمن منظومة من المسؤولية والتكليف. 
 اللغة والعمران مقابل العنف والفناء .6

إن استمرار الإنسان وبقاءه عبر التاريخ لا يمكن تفسيره بالاعتماد على القدرات الفردية البيولوجية وحدها، بل يرتبط على نحو   
رمزية وثيق بقدرة المجتمعات البشرية على التراكم الثقافي، وهو تراكم أتاحته اللغة، والتعليم، وآليات نقل المعرفة بين الأجيال. فاللغة ال

ثة لا تؤدي وظيفة تواصلية فحسب، بل تمثل البنية التي تسمح ببناء الخبرة الجماعية، وتنظيم السلوك، وتطوير التقنيات، وصياغة  المتوار 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

222 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

ل الحضارة أمرًا متعذرًا، مهما بلغت القدرات الجسدية أو الإدراك ية القيم والمعايير الاجتماعية. ومن دون هذا الإطار الرمزي، يغدو تشك 
 الفردية. 

وتؤكد دراسات علم الإنسان التطوري والثقافي أن المجتمعات التي اعتمدت على التعل م الاجتماعي واللغة الرمزية حققت معدلات   
بي ن   فقد  أمدًا.  أطول  أعلى واستقرارًا  الأجيال مك ن Henrich  (2011و  Richersonو  Boydبقاء  تراكميًا عبر  المعرفة  انتقال  أن   )

م تفسيرًا معرفيًا لنجاح المجتمعات القادرة على   الجماعات البشرية من التكي ف مع بيئات متغيرة، وتجاوز حدود الخبرة الفردية، وهو ما يقد 
 التعليم والتعل م في الاستمرار والتوسع.

لغوي، أسهم في  –وفي ضوء ذلك، يمكن قراءة مفهوم الذرية في القرآن الكريم بوصفه امتدادًا نسَبيًا بيولوجيًا مقترنًا بتراكم معرفي 
تمكين الإنسان من أداء وظيفة الاستخلاف وعمارة الأرض. ويُستأنس بهذا الفهم لتفسير قدرة ذرية آدم على بناء مجتمعات مستقرة، مقابل 

بشرية سابقة لم تُنتج عمرانًا مستدامًا. ولا يُقصد بهذا الربط توصيفًا علميًا مباشرًا لكيانات بشرية بعينها، كإنسان النياندرتال،   أنماط وجود
 بل قراءة تفسيرية تقارن بين نمطين وجوديين من حيث القدرة على إنتاج المعرفة وتراكمها. 

بناء نظم   استطاعت  لغة رمزية متطورة  امتلكت  التي  الإنسانية  المجتمعات  أن  التفسيري،  إطارها  في  المقارنة،  وتُظهر هذه 
 اجتماعية، وتطوير تقنيات، ونقل المعرفة عبر الأجيال، وصياغة أطر أخلاقية وقانونية، بينما لم تُفض  أنماط الوجود السابقة إلى تشك ل 

الأمد. ويأتي هذا التصور منسجمًا مع المنطق القرآني الذي يربط بين العلم والحياة والعمران، ويجعل الجهل   حضارات تراكمية طويلة
ل هذا الربط إلى حكم علمي أو تاريخي قطعي.  وغياب الهداية سببًا في الاضطراب والهلاك، دون أن يُحو 

 إعادة قراءة الانقراض في ضوء القرآن .7
م ظاهرة اندثار الأنماط البشرية السابقة، في إطار هذه القراءة، بوصفها نتيجةً لعوامل بيولوجية محضة أو قصورٍ تشريحي    لا تُقدَّ

اللغوي والاجتماعي للوجود الإنساني. إذ يُستأنس بالتصور القائل إن غياب –فحسب، بل تُفهم ضمن مقاربة أوسع تُراعي البعد المعرفي
أنماط عمران مستدامة، –منظومة معرفية ل  العنف، وعدم تشك  السلوك الاجتماعي وضبط  القدرة على تنظيم  لغوية متكاملة، وضعف 

 عوامل أسهمت في محدودية الاستمرار التاريخي لتلك الأنماط البشرية.
وفي المقابل، تُقرأ تجربة ذرية آدم عليه السلام، كما يعرضها الخطاب القرآني، بوصفها تجربة إنسانية اتسمت بامتلاك أدوات   

نتها من تجاوز حدود التكي ف البيولوجي المباشر. فقد أتاح العلم واللغة للإنسان القدرة على إصلاح الأرض، وتعل م الخطأ  معرفية مك 
ل آليات الوعي والمساءلة والتوبة، فضلًا عن تطوير الذات الفردية والجماعية عبر الزمن ضمن إطار من التراكم والعودة عنه من خلا

 المعرفي والتجربة التاريخية.
ولا يُقصد بهذه المقارنة تقرير علاقة سببية قطعية بين هذه العوامل والانقراض أو البقاء، بل تقديم قراءة تفسيرية تستحضر  

اعي.  المنطق القرآني الذي يربط بين العلم والهداية والعمران، ويُبرز دور المعرفة واللغة في توجيه السلوك الإنساني وتنظيم الوجود الاجتم
ى، تُفهم إعادة قراءة الانقراض هنا بوصفها محاولة لفهم اختلاف أنماط الوجود الإنساني في ضوء أدواته المعرفية، لا حكمًا  وبهذا المعن

 علميًا نهائيًا على مسارات التطور البشري.
 خلاصة الفصل  .8

يخلص هذا الفصل، في ضوء القراءة التفسيرية المعتمدة، إلى مجموعة من النتائج المتكاملة التي تُسهم في فهم الفارق الجوهري  
 هَا﴾ إلى تعليمٍ بين آدم عليه السلام والأنماط البشرية السابقة عليه. ففي المقام الأول، تُشير دلالة قوله تعالى ﴿وَعَلَّمَ آدَمَ الَأسْمَاءَ كُلَّ 

 يتجاوز حصره في معرفة أسماء الأشياء، ليشمل تأسيس القدرة على اللغة ونظام التسمية بوصفهما إطارًا رمزيًا منظمًا للفهم والتواصل. 
 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

223 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

ويُفهم هذا التعليم بوصفه لحظة تأسيس إنساني معرفي أسهمت في نقل الإنسان من مستوى التكي ف الحيوي إلى مستوى الفاعلية   
العقلية الواعية، القادرة على التجريد، وتنظيم الخبرة، ونقل المعرفة عبر الأجيال. وبهذا المعنى، لا يتمثل الفارق الجوهري بين آدم  

نت الإنسان من إنتاج  – السابقين في البنية الجسدية أو القدرات الحيوية، بل في امتلاك بنية معرفية  عليه السلام والبشر لغوية مك 
 معنى مشترك، وبناء نظم اجتماعية مستقرة.

ر مسؤولية أخلاقية أو تشريع أو   كما يبرز الفصل أن اللغة تمث ل شرطًا بنيويًا للاستخلاف والتكليف والعمران؛ إذ لا يمكن تصو 
إصلاح دون قدرة على الفهم والخطاب والتواصل الرمزي. وفي ضوء ذلك، يُستأنس بأن استمرارية ذرية آدم وقدرتها على البقاء  

ق التاريخي ارتبطت   بامتلاك أدوات العلم واللغة والتعل م، في حين لم تُفض  أنماط الوجود البشرية السابقة إلى عمران مستدام أو والتفو 
 ثقافة تراكمية طويلة الأمد. 

العام، ويتقاطع    القرآني  المنطق  الفهم ينسجم مع  الفصل أن هذا  يبي ن  المعطيات   –على نحوٍ غير إسقاطي    –وأخيرًا،  مع 
 الأنثروبولوجية المعاصرة، دون اد عاء تطابق حرفي بين النص الديني والنظريات العلمية، أو تحويل التفسير إلى تقرير علمي قطعي.

 الفصل الثالث: الذرية في القرآن، مفهوم بيولوجي أم رابطة نبوية؟ 
يَر د مصطلح الذرية في القرآن الكريم في سياقات متعددة ومتنوعة، غير أن القاسم المشترك بينها يتمثل في الإشارة إلى امتداد نسَبي  

هذه الاستعمالات  وتُظهر فعلي عبر الأجيال، كما في قوله تعالى: ﴿وَجَعَلَهَا كَل مَةً بَاق يَةً ف ي عَق ب ه ﴾، وقوله: ﴿ذُر  يَّةً بَعْضُهَا م ن بَعْضٍ﴾.
أن المصطلح يُوظَّف، في أصله القرآني، للدلالة على تتابع بشري متصل، دون وجود قرينة صريحة تنقله من هذا المعنى إلى دلالة  

 .رمزية أو معنوية خالصة 
ر الذرية بوصفها رابطة نبوية غير نسَبية إلى جملة من الإشكالات التفسيرية والمنطقية؛ من أبرزها صعوبة   وقد أدى الاتجاه الذي يفس 
فهم تعبيرات قرآنية تؤكد الاتصال والتتابع، مثل وصف الذرية بأنها »بعضها من بعض«، في حال نُز ع عنها البعد النسَبي. كما يثير هذا  

تساؤلات حول كيفية تفسير توارث النبوة في بيوت وأسر محددة عبر أجيال متعاقبة، كما يعرضها السرد القرآني، دون افتراض الاتجاه  
 .امتداد بشري حقيقي يربط بينها

وفي ضوء ذلك، يرج ح هذا البحث قراءةً ترى أن وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريم تُفهم، على نحوٍ أرجح، بوصفها وحدة نسَبية 
محفوظة، لا مجرد رابطة معنوية أو اصطفاء أخلاقي منفصل عن الامتداد البشري. ولا يعني هذا الفهم اختزال الاصطفاء الإلهي في  

بل الإشارة إلى أن الاصطفاء، كما يقد مه النص القرآني، جرى داخل هذا الامتداد النسَبي، لا خارجه، بما يحفظ استمرارية البعد البيولوجي،  
ر انتظام النبوة في سياق بشري متصل.  الذرية ويُفس 

وقد تناولت دراسات قرآنية عربية معاصرة مفهوم الذرية بوصفه امتدادًا نسَبيًا حقيقيًا في الخطاب القرآني، مع التأكيد على أن هذا  
الامتداد لا ينفصل عن البعد الرسالي، بل يحتضنه ضمن سياق بشري متصل. ويُعد  ما قد مه محمد عبد الله دراز في دراسته الموضوعية 

ي القرآن من أبرز المعالجات التي شد دت على مركزية النسب في بناء المفهوم القرآني للذرية، دون اختزاله في رابطة معنوية حول الذرية ف 
 (. 2019مجردة )دراز، 

وقد تناول المفسرون الأوائل دلالة الذرية في القرآن بوصفها امتدادًا نسَبيًا متصلًا، مع اختلافهم في بعض التفريعات، كما يظهر في 
 (. 1999؛ ابن كثير، 2001تفسير الطبري وابن كثير عند تناولهم للآيات المتعلقة بالذرية والاصطفاء )الطبري، 

ح   الفروق الجوهرية بين القراءة البيولوجية المقترحة في هذا البحث والقراءة الرمزية الشائعة، بما يساعد على   (1الجدول )يوض 
 .تحديد الإطار المفاهيمي الذي تنطلق منه الدراسة

 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

224 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 ( مقارنة تفسيرية بين القراءة البيولوجية والقراءة الرمزية لمفهوم الذرية 1جدول )
 القراءة الرمزية  القراءة البيولوجية  البعد 

 امتداد معنوي  استمرارية نسَبية بشرية الذرية
 اختيار أخلاقي  حفظ النسب الاصطفاء 

 انتقال قيمي  انتقال وراثي  النبوة 
 

 إعداد الباحث في إطار مقارنة تفسيرية بين اتجاهات قراءة مفهوم الذرية والاصطفاء في الدراسات القرآنية المصدر:
يُظهر الجدول أن الخلاف بين القراءتين لا يقتصر على تعريف الذرية، بل يمتد إلى تصور الاصطفاء وآلية انتقال النبوة، وهو   

ر اختلاف نتائج التحليل بين المقاربتين، ويُبرز موقع هذه الدراسة ضمن الحقل التفسيري المعاصر  .ما يفس 
 وفحص الاتساق التاريخي  (CT → E-M35) الفصل الرابع: النموذج الجيني الافتراضي

 تنبيه منهجي حول طبيعة النموذج الجيني
تَر د الإشارات في هذا الفصل إلى سلالات جينية محددة بوصفها تمثيلات مفاهيمية افتراضية، لا يُقصد بها توصيف أفراد تاريخيين، 
القرآني والسياق  السرد  المفاهيمي بين  ولا تقرير وقائع جينية أو تاريخية مثبتة. ويأتي توظيف هذا الإطار في سياق تحليل الاتساق 

الافتراضي  التاري–الجغرافي الجيني  للنموذج  المفاهيمي  الإطار  ولتوضيح  العلمي.  الحسم  أو  التجريبي  الإثبات  عاء  اد  دون  العام،  خي 
م   .عرضًا موجزًا للمستويات التفسيرية الأساسية التي يقوم عليها هذا النموذج (2) الجدولالمعتمد في هذا البحث، يقد 

 ( الإطار الجيني الافتراضي العام2جدول )
 
 
 
 

 .إعداد الباحث في إطار نموذج تفسيري افتراضي، بالاستئناس بالأدبيات الجينية السكانية دون اد عاء الإثبات التجريبي :المصدر
عاء    E-M35و  CTيبي ن هذا الجدول أن استخدام الرمزين   التحليل، دون الاد  يتم في إطار تفسيري افتراضي يهدف إلى تنظيم 

 بتوصيف جيني تاريخي أو إثبات نسبٍ بعينه.
  وفي هذا الإطار، يقترح البحث نموذجًا تفسيريًا افتراضيًا مستأنسًا ببعض معطيات علم الوراثة السكانية، ويُستخدم بوصفه أداة تحليلية 

النبوة، وتوز عها المكاني. ويفترض هذا النموذج، على سبيل التقريب   غير إثباتية لفحص التماسك الداخلي بين النص القرآني، وتتابع 
)المفاهيمي العاقل  العام للإنسان  إلى الإطار الأبوي  انتماء آدم عليه السلام   ،CT السلالات افتراضيًا لمعظم  ا مشتركًا  (، بوصفه جدًّ

 البشرية المعاصرة خارج القارة الإفريقية، وفق ما تشير إليه الأدبيات الجينية العامة في هذا المجال.
كما يفترض النموذج أن انتظام النبوة بعد نوح عليه السلام، ثم إبراهيم وذريته، قد تزامن مع تمركز بشري مبكر في نطاق جغرافي 

ح  E-M35محدد من الشرق الأدنى، يُمثَّل تفسيريًا بالسلالة   كيفية تمثيل تسلسل   (3) الجدول. استنادًا إلى هذا الإطار المفاهيمي، يوض 
 . .النبوة في الخطاب القرآني ضمن النموذج الافتراضي المقترح

 
 

 الوصف التفسيري  المستوى 
CT أصل أبوي جامع افتراضي للبشر المعاصرين 

E-M35 سلالة نبوية افتراضية محفوظة بعد نوح 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

225 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 
 ( تسلسل النبوة وفق النموذج الافتراضي  3جدول )

 الإطار الجيني الافتراضي  القراءة القرآنية  المرحلة
 CT بداية السلالة البشرية آدم
 CTانتقال داخل  إعادة تأسيس السلالة  نوح

 E-M35تمركز في  حفظ النبوة ما بعد نوح
 

عاء الإثبات التجريبي أو   المصدر: إعداد الباحث، في إطار نموذج تفسيري افتراضي، بالاستئناس بالأدبيات الجينية السكانية، دون اد 
 التوصيف التاريخي.

يُظهر هذا العرض أن الانتقال من مرحلة آدم إلى نوح، ثم ما بعد نوح، يُقرأ في هذا البحث بوصفه انتقالًا مفاهيميًا داخل الإطار 
 .العام للنموذج، لا توصيفًا تاريخيًا أو وراثيًا مباشرًا

ويُستأنس بهذه الفرضية بما تشير إليه بعض الدراسات الجينية من انتشار مبكر لهذا التحور في شمال شرق إفريقيا والشرق الأدنى،  
 (. Underhill & Kivisild, 2007; Trombetta et al., 2015وهي الأقاليم نفسها التي ارتبطت تاريخيًا ببدايات الرسالات الكبرى )

 ويهدف هذا الطرح إلى فحص درجة الاتساق بين ثلاثة عناصر رئيسة:
 التسلسل النسَبي كما يقد مه الخطاب القرآني، •
 التوز ع الجغرافي التاريخي لمواطن الأنبياء،  •
 ومسارات الهجرة البشرية كما تُناقَش في الدراسات الأنثروبولوجية العامة. •

م هذا الربط بوصفه دليلًا قطعيًا على انتماء جيني محدد، بل كإطار تفسيري احتمالي يُسهم في اختبار التماسك المفاهيمي   ولا يُقدَّ
-Eللسرد القرآني في ضوء السياق الإنساني العام. كما لا يد عي هذا البحث حصر السلالة النبوية في تحور جيني بعينه، بل يستخدم  

M35   بوصفه نموذجًا تمثيليًا غير حصري لتمركز بشري مبكر في الشرق الأدنى، يظل قابلًا للمراجعة والنقاش ضمن حدود المنهج
 الاجتهادي. 

 الفصل الخامس: السلالة النبوية بين الهجرة البشرية والتزامن التاريخي

 E-M35 قراءة جينية افتراضية في إطار

 تنبيه منهجي حول طبيعة القراءة الجينية الافتراضية 

أفراد   توصيف  به  يُقصد  لا  افتراضي،  مفاهيمي  تمثيلٍ  إطار  في  محددة  جينية  سلالات  إلى  الفصل  هذا  في  الإشارات  تَر دُ 
تاريخيين، ولا تقرير وقائع جينية، ولا إثبات نسبٍ بعينه. ويأتي هذا التوظيف بوصفه أداة تحليلية مساعدة لفحص درجة الاتساق بين 

الجغر  القرآني والسياق  الحسم –افي السرد  أو  التجريبي  الإثبات  اد عاء  الاحتمالي، ودون  التفسيري  المنهج  العام، ضمن حدود  التاريخي 
 .العلمي

 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

226 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 تمهيد منهجي

ضمن إطار افتراضي    –ينطلق هذا الفصل من فرضية تفسيرية مفادها أن وحدة السلالة النبوية، كما يعرضها القرآن الكريم، يمكن قراءتها  
بوصفها استمرارية نسَبية محفوظة تمركزت تاريخيًا وجغرافيًا في نطاقٍ محدد من الشرق الأدنى والجزيرة العربية. ولا تُطرح   –منضبط  

ة بوصفها توصيفًا جينيًا تاريخيًا مباشرًا، بل كمقاربة تفسيرية تهدف إلى اختبار التماسك الداخلي بين النص القرآني، وتسلسل  هذه القراء
 .ظهور الأنبياء، والأنماط العامة للهجرة البشرية كما تُناقَش في الدراسات الأنثروبولوجية

لتمركز بشري مبكر في هذه الرقعة الجغرافية،  نموذجًا تمثيليًا غير حصري بوصفه  E-M35وفي هذا السياق، يُستأنس بالتحور الأبوي 
دون الاد عاء بحصر السلالة النبوية فيه أو نسبتها إليه على نحوٍ قطعي. ويؤكد هذا الفصل أن هذا التمثيل يظل أداة تفسيرية تُستخدم  

 .للمقارنة والتحليل، لا للإثبات أو الجزم

 :وتهدف هذه المقاربة إلى فحص درجة الاتساق بين ثلاثة عناصر رئيسة

 ، البنية النسَبية كما يقدّمها الخطاب القرآني •
 ،والتتابع الزمني والجغرافي للنبوات •
 ، ومسارات الهجرة البشرية المعروفة إجمالًا  •

وذلك ضمن إطار اجتهادي مفتوح للنقاش، يلتزم بالفصل المنهجي الواضح بين النص الغيبي وأدوات الفهم الإنسانية المعاصرة، ويُبقي  
 .نتائج التحليل في حدود القراءة التفسيرية الاحتمالية

 الجغرافي لفرضية التمركز النسَبي –التطبيق التاريخي .1
في إطار القراءة التفسيرية الافتراضية التي يعتمدها هذا الفصل، يَبرز توز ع الأنبياء في السرد القرآني بوصفه نمطًا يت سم بدرجة  

ملحوظة من الانتظام الجغرافي والزمني داخل نطاق محدد من الشرق الأدنى والجزيرة العربية. ويُقارب هذا الانتظام، في سياق البحث، 
مؤشرً  فيه بوصفه  ظهرت  الذي  العام  البشري  والسياق  النبوي،  المسار  واستمرارية  الذرية،  مفهوم  بين  الاتساق  على  محتملًا  تفسيريًا  ا 

 .الرسالات
التاريخية    الشواهد  تشير  منطقة  وهي  العربية،  الجزيرة  جنوب  في  عاد  بقوم  ظهوره  يرتبط  السلام،  عليه  هود  حالة  ففي 

وة في والأنثروبولوجية إلى ق دم الاستقرار البشري فيها. ولا يُقصد من هذا الربط إثبات انتماء جيني محدد، وإنما الإشارة إلى أن ظهور النب
 .فرضية تمركز بشري مبكر داخل الجزيرة العربية، ضمن سياق اجتماعي متصلهذه الرقعة ينسجم مع 

وتتكرر هذه الملاحظة في حالة صالح عليه السلام وقوم ثمود في شمال الجزيرة العربية، حيث يُلاحظ استمرار الحضور النبوي   
ة أو قفزات بعيدة. ويُفهم هذا الان تقال،  داخل المجال الجغرافي نفسه، مع انتقاله شمالًا ضمن الإقليم ذاته، دون تسجيل تحو لات مكانية حاد 

 .نسَبي قائم، لا حركة معزولة أو انقطاعًا في الامتداد البشري –تفسيري المعتمد، بوصفه امتدادًا داخل سياق اجتماعيفي الإطار ال

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

227 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

ل محورية في السرد القرآني، إذ يمتد مساره بين العراق وبلاد الشام، وهما منطقتان    أما إبراهيم عليه السلام، فيمث ل نقطة تحو 
عًا داخل النطاق الجغراف ان تاريخيًا من أبرز مراكز الاستقرار البشري المبكر في الشرق الأدنى. ويُقرأ هذا الامتداد بوصفه توس  ي نفسه،  تُعد 

 .روجًا عنه، بما يحافظ على استمرارية المسار النسَبي داخل فضاء حضاري متقاربلا خ
ويستمر هذا النمط مع إسماعيل وإسحاق ويعقوب عليهم السلام، حيث تتوز ع مواطنهم بين الشام والجزيرة العربية في مسار   

ز حالتا يوسف عليه السلام ثم موسى وهارون هذا التصور، إذ يظهر  انتقال يُظهر تداخلًا جغرافيًا واجتماعيًا، لا تفر عًا متباعدًا. كما تُعز 
 .ضمن الإقليم الحضاري ذاته، مع عودة مركز النبوة لاحقًا إلى بلاد الشام في عهدي داود وسليمان عليهما السلاممؤق ت إلى مصر 

م هذا التتابع المكاني بوصفه دليلًا قاطعًا على وحدة جينية بعينها، بل كقراءة تفسيرية تُظهر أن النبوة، كما يعرضها   ولا يُقدَّ
بشري متصل. ويُستأنس بهذا الانتظام في  –القرآن، لم تنتشر على نحو عشوائي عبر أقاليم متباعدة، وإنما انتظمت داخل مجال جغرافي

 .رارية النسَبية التي يناقشها البحث، دون تحويلها إلى تقرير تاريخي أو علمي حاسمدعم فرضية الاستم
الجغرافي لا يهدف إلى إثبات انتماءات جينية محددة، بل إلى فحص درجة الاتساق بين –وعليه، فإن هذا التطبيق التاريخي 

ا السرد القرآني، والتتابع الزمني للأنبياء، وأنماط الاستقرار والهجرة البشرية المعروفة إجمالًا، ضمن إطار تفسيري احتمالي يظل مفتوحً 
 للمراجعة والنقاش. 

 كنموذج تفسيري لتمركز المسار النبوي  E-M35السلالة  .2
في هذا السياق بوصفه إطارًا تفسيريًا افتراضيًا يُستخدم للدلالة على نمط من التمركز البشري   E-M35 وظَّف التحور الأبوي  

المبكر داخل نطاق جغرافي واسع شمل شمال شرق إفريقيا والشرق الأدنى والجزيرة العربية. ولا يُقصد بهذا التوظيف توصيف سلالة  
ة نبوية، وإنما اعتماده كأداة تحليلية مساعدة لفحص درجة الاتساق بين السرد تاريخية بعينها، أو إسناد انتماء جيني مباشر لأي شخصي

 .القرآني ومسارات الاستقرار والهجرة البشرية كما تُعرض في الأدبيات الأنثروبولوجية العامة
ويُسهم هذا الإطار التفسيري في إبراز عدد من الملاحظات ذات الطابع العام؛ من أبرزها أن انتقال النبوة، كما يقد مه الخطاب  

نسَبية عبر الأجيال، دون أن يصاحب ذلك انتشار –القرآني، يبدو منتظمًا داخل نطاق بشري متصل، تتجلى فيه استمرارية اجتماعية
ة بين أقاليم متباعدة. كما ينسجم غياب ما يمكن وصفه بـ»القفزات المكانية الكبرى« في السرد القرآني مع فجائي أو انتقالات جغراف ية حاد 

 .فرضية وجود امتداد بشري حافظ على تماسكه داخل الإقليم الحضاري ذاته
م بوصفه إثباتًا علميًا أو توصيفًا   ومع ذلك، يظل هذا التمثيل الجيني محصورًا في حدود القراءة التفسيرية الاحتمالية، ولا يُقدَّ

ع تاريخيًا قطعيًا لمسارات النسب أو الهوية الجينية. فوظيفته الأساسية تنحصر في اختبار التماسك المفاهيمي بين النص القرآني، والتتاب
للنبوات، والصورة العامة للهجرات البشرية، مع الإبقاء على هذا الإطار مفتوحًا للمراجعة والنقاش ضمن حدود المنهج الاجتهادي، الزمني  

 .ودون الخروج عن الفصل المنهجي بين النص الغيبي وأدوات الفهم الإنسانية المعاصرة
يَّةً بَعْضُهَا مِّن بَعْضٍ﴾ بوصفها تسلسلًا نسَبيًا  .3  ﴿ذُرِّ

متصل    فتح التعبير القرآني ﴿ذُر  يَّةً بَعْضُهَا م ن بَعْضٍ﴾ مجالًا لقراءة تفسيرية ترى في هذا التركيب الدلالي إشارةً إلى تتابع نسَبي 
عبر الأجيال، يُفهم بوصفه امتدادًا بشريًا فعليًا، لا مجرد تعاقب رمزي أو تواصل معنوي منفصل عن البنية الإنسانية. ولا يُقصد بهذا 

ا في بنية الفهم تقرير آلية بيولوجية بعينها، وإنما إبراز أن مفهوم الذرية في السياق القرآني يتضمن بعدًا نسَبيًا صريحًا يُشك ل عنصرًا أساسً 
 .الخطاب

 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

228 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

وعند مقاربة هذا التتابع النسَبي في ضوء التزامن المكاني والجغرافي لظهور الأنبياء، كما يعرضه السرد القرآني، يبرز نمط عام   
ن  من الاستمرارية البشرية داخل نطاق جغرافي متصل. ويُستأنس بهذا النمط بوصفه مؤشرًا تفسيريًا مساعدًا لفهم وحدة السلالة النبوية، دو 

 .لى أنه توصيف وراثي علمي أو إثبات تاريخي قطعي لمسارات النسبأن يُفهم ع
وبناءً على ذلك، تُقرأ الآية في إطار هذا البحث بوصفها ركيزة دلالية تدعم تصورًا عن استمرارية نسَبية محفوظة في المسار   

الرسالي، مع الإبقاء على هذا التصور ضمن حدود القراءة الاجتهادية الاحتمالية. ويُراعى في هذه القراءة التمييز المنهجي الواضح بين 
لقرآنية، والتفسير المفاهيمي، وأدوات التحليل المعاصرة، بما يحفظ توازن البحث ويمنع الخلط بين مستويات الاستدلال الدلالة النصية ا

 المختلفة.
 سام بن نوح ووحدة السلالة السامية .4

تُسند هذه القراءة مفهوم وحدة السلالة النبوية إلى سام بن نوح بوصفه إطارًا نسَبيًا تفسيريًا يُسهم في فهم انتظام المسار النبوي  
 كما يقد مه السرد القرآني. فالمصادر الدينية، على اختلاف تقاليدها، تشير إلى أن سام مث ل الفرع الذي تفر عت عنه شعوب الشرق الأدنى 

السامية، وهي الرقعة الجغرافية نفسها التي شهدت ظهور الغالبية العظمى من الأنبياء والرسالات الكبرى. ومن ثم، لا يُستحضر    ولغاته
سام في هذا السياق بوصفه مجرد تقسيم نسَبي لاحق للطوفان، بل كعنصر تفسيري يساعد على قراءة استمرارية النبوة داخل خط بشري  

 .متصل
ويُفهم الاصطفاء الإلهي، في ضوء هذا التصور، على أنه حفظ لمسار النبوة داخل امتداد نسَبي معي ن، لا بمعنى الامتياز   

 العرقي أو التفاضل الجوهري بين البشر، بل بوصفه ضمانًا لاستمرارية الرسالة عبر ذرية متتابعة. ويت سق هذا الفهم مع التعبير القرآني
 بَعْضُهَا م ن بَعْضٍ﴾، الذي يُشير إلى اتصال بشري يحمل الرسالة جيلًا بعد جيل، بما يتيح انتقال المعرفة الدينية، واللغة،  المتكرر: ﴿ذُر  يَّةً 

 .والوعي التشريعي ضمن سياق اجتماعي متماسك
اللغوي للنبوة في الشرق الأدنى القديم، حيث تظهر الرسالات في بيئات متقاربة –كما ينسجم هذا التصور مع التتابع الجغرافي 

د مكانيًا وزمنيًا، وتشترك في أطر لغوية وثقافية متداخلة. ويُقرأ هذا التداخل، في إطار البحث، بوصفه مؤشرًا تفسيريًا على وجود امتدا
 .ناصر اللغة والرمز الديني داخل فضاء حضاري واحد، دون افتراض سببية تاريخية أو جينية مباشرةبشري حافظ على ع

م في هذا البحث بوصفه تقريرًا تاريخيًا قطعيًا، بل قراءة تفسيرية   وعليه، فإن إرجاع وحدة السلالة النبوية إلى سام بن نوح لا يُقدَّ
منسجمة مع السرد القرآني، ومع المعطيات اللغوية والجغرافية العامة، تُسهم في فهم انتظام النبوة داخل مسار بشري محدد، مع التأكيد 

 ت نفسه على عالمية الرسالة وشمول الخطاب الإلهي لجميع البشر. في الوق
 في نقض القول بعدم عروبة إسماعيل .5

يتناول هذا المبحث، ضمن إطار تفسيري افتراضي منضبط، مسألة الانتماء اللغوي لإسماعيل عليه السلام، ويقترح قراءة ترى  
عاء القطع أو الحسم التاريخي  .في هذا الانتماء عروبةً مبكرة، استنادًا إلى مجموعة من المؤشرات اللغوية والنصية والسياقية، دون اد 

فمن جهة أولى، تشير بعض الأطروحات اللسانية الكلاسيكية والمعاصرة إلى إمكانية النظر إلى العربية بوصفها لغة سامية  
مبكرة، أو لغة شديدة القرب من الأصل السامي المفترض، بحيث تفر عت عنها، أو توازت معها، لهجات سامية أخرى كالآرامية والسريانية. 

م هذا التصور   بوصفه نتيجة علمية محسومة، بل في إطار المقارنة التاريخية بين اللغات السامية، مع الإقرار بتعقيد مسارات ولا يُقدَّ
 .نشأتها وتطورها

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

229 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

هًا إلى الناس كافة،    –في سياق تفسيري غير إلزامي    –ومن جهة ثانية، يُستأنس    بنزول القرآن الكريم باللغة العربية خطابًا موج 
بوصف ذلك مؤشرًا على مركزية العربية في حمل الرسالة وقدرتها المبكرة على التعبير عن المعاني العقدية والتشريعية، دون أن يستلزم  

 .افتراض كون العربية أصلًا وحيدًا لجميع اللغات الإنسانية، أو نفي التعدد اللغوي التاريخيهذا الاستئناس 
ر هذا    كما تُقرأ الروايات التي تفيد بأن إسماعيل عليه السلام كان أول من نطق العربية الفصحى قراءةً لغوية غير حرفية، تُفس  

. ويُفهم »النطق« بوصفه تقعيدًا لغويًا أو توحيدًا لهجةً ضمن نسق عربي قائم، لا اكتسابًا فجائيًا للغة دخيلة عن بيئته الاجتماعية والثقافية
 .في ضوء الفارق بين اللهجات المحكية واللغة المعيارية المقع دة ذلك

ز هذا التصور بالاستقرار المبكر لإسماعيل عليه السلام في الجزيرة العربية، ضمن سياق نسَبي واجتماعي متصل، الأمر    ويُعزَّ
ثقافية داخل الإطار الاجتماعي ذاته، بدل افتراض انقطاع لغوي حاد أو انتقال مفاجئ –وجود استمرارية لغوية  –تفسيرًا    –الذي يرج ح  

 .تباينةبين منظومات لغوية م
وعليه، فإن هذه القراءة لا تهدف إلى تقرير عروبة إسماعيل عليه السلام تقريرًا تاريخيًا قطعيًا، بل إلى تقديم مقاربة تفسيرية   

متماسكة، تُعيد النظر في الأطروحات التي تفصل بين الانتماء النسَبي والانتماء اللغوي، وتفتح مجالًا لنقاش علمي متزن حول العلاقة  
 النسب، والسياق الثقافي في السرد القرآني.بين اللغة، و 

 خاتمة محور إسماعيل عليه السلام
يخلص هذا المحور إلى أن مقاربة مسألة الانتماء اللغوي لإسماعيل عليه السلام لا تستقيم منهجيًا إذا عولجت من خلال إسقاط  

ره قوله   تصنيفات لغوية أو إثنية متأخرة على سياق تأسيسي سابق على تبلور هذه التصنيفات. ويُستأنس في ذلك بالمبدأ القرآني الذي يقر 
يًّا وَلَا نَصْرَان يًّا، وَلَك ن كَانَ حَن يفًا مُّسْل مًا﴾، حيث ينفي النص صراحة مشروعية إسقاط هويات دتعالى: ﴿مَا كَانَ  يمُ يَهُود  ينية لاحقة   إ بْرَاه 

لها التاريخي  .على شخصية تأسيسية سبقت تشك 
وبالقياس المنهجي، فإن نفي عروبة إسماعيل عليه السلام استنادًا إلى تصنيفات لغوية متأخرة قد يفضي إلى الإشكال ذاته، إذ   

يتجاهل الطبيعة الديناميكية للفضاء اللغوي السامي في مراحله المبكرة، قبل أن تتصل ب حدوده وتتمايز لهجاته في صورها الكلاسيكية 
يُقترح في هذا البحث فهم الانتماء اللغوي لإسماعيل ضمن سياق لغوي سامي مبكر، لم تكن فيه الثنائية »عربي/غير المعروفة. ومن ثم ،  

 .عربي« قد اكتملت دلاليًا أو تاريخيًا
ز هذا الفهم بالاستقرار المبكر لإسماعيل عليه السلام في الجزيرة العربية، ضمن امتداد نسَبي واجتماعي متصل، بما   ويتعز 

ثقافية داخل الإطار ذاته، بدل افتراض اكتساب لغوي فجائي أو انقطاع ثقافي حاد. كما تُقرأ الروايات –استمرارية لغوية  –تفسيرًا    –يرج ح  
طق إسماعيل بالعربية الفصحى بوصفها تعبيرًا عن تقعيد لغوي أو توحيد لهجة، لا عن انتقال من منظومة لغوية غريبة التي تتحدث عن ن

 .إلى أخرى محلية 
وعليه، لا تسعى هذه الخاتمة إلى تقرير عروبة إسماعيل تقريرًا تاريخيًا قاطعًا، بل إلى إعادة ضبط الإطار المنهجي الذي تُناقَش   

  فيه المسألة، بما يمنع إسقاط تصنيفات لاحقة على سياق تأسيسي، ويُبقي النقاش في حدود قراءة تفسيرية متزنة، تنسجم مع السرد القرآني، 
 .قيد التطور اللغوي والتاريخي في الشرق الأدنى القديموتحترم تع 

 خلاصة الفصل  .6
يخلص هذا الفصل إلى أن مقاربة العلاقة بين الهجرات البشرية، والتزامن التاريخي لمواطن ظهور الأنبياء، ومفهوم الذرية في   

بناء قراءة تفسيرية متماسكة لفكرة انتظام النبوة داخل مسار   –ضمن إطار نموذج جيني افتراضي غير إثباتي    – الخطاب القرآني تتيح  

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

230 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

،  E-M35بشري واحد. وتُسهم هذه المقاربة في ترجيح فهم وحدة السلالة النبوية بوصفها امتدادًا نسَبيًا محفوظًا، يُمثَّل تفسيريًا بالسلالة  
عاء بكون ذلك توصيفًا تاريخيًا أو جينيًا قاطعًا  .دون الاد 

وفي هذا السياق، يُقرأ إسناد هذه الوحدة إلى سام بن نوح بوصفه إطارًا نسَبيًا تفسيريًا جامعًا للأنبياء الساميين، بما ينسجم مع  
اللغوي للرسالات في الشرق الأدنى القديم. ويتيح هذا الفهم تقديم قراءة بيولوجية محتملة لمفهوم الذرية القرآني، قراءةً –التوز ع الجغرافي

 .كمل البعد الرسالي ولا تختزله، وتحافظ على التوازن المنهجي بين الدلالة النصية، والتحليل التفسيري، والمعطيات الإنسانية المعاصرةتُ 
م في إطار اجتهادي مفتوح للنقاش والمراجعة، مع الالتزام بالفصل الواضح بين   ويؤكد الفصل في خاتمته أن هذه النتائج تُقدَّ

 النص الغيبي وأدوات التحليل البشرية، وبما يمنع تحويل النموذج التفسيري إلى تقرير علمي أو تاريخي حاسم. 
 الفصل الخامس: عيسى ومريم عليهما السلام، النسب الأمومي ووحدة السلالة 

تتسم حالة عيسى عليه السلام بخصوصية بنيوية في السرد القرآني، إذ جاء ميلاده من أم دون أب، وهو ما يثير تساؤلًا منهجيًا  
م في النص  حول موقعه ضمن وحدة السلالة النبوية التي يؤكد عليها القرآن الكريم في مواضع متعددة. غير أن هذه الخصوصية لا تُقدَّ

اعًا في الامتداد النسَبي، بل تستدعي إعادة النظر في مفهوم النسب ذاته، ولا سيما دور النسب الأمومي بوصفه  القرآني بوصفها انقط
 .مسارًا مشروعًا لحفظ الاستمرارية داخل السلالة المصطفاة

وفي هذا السياق، يُستأنس بما كان سائدًا في الأعراف الدينية اليهودية من اعتبار النسب الأمومي عنصرًا مؤثرًا في تحديد الانتماء 
م هذا الاستئناس    – تفسيرًا    –الديني، وهو ما يتيح   افتراض انتماء مريم عليها السلام إلى بيت النبوة من جهة الأب والأم معًا. ولا يُقدَّ

هرت ه دليلًا تشريعيًا أو تاريخيًا مستقلًا، بل إطارًا تفسيريًا مساعدًا لفهم انتظام السرد القرآني في سياقه الديني والاجتماعي الذي ظبوصف
 .فيه رسالة عيسى عليه السلام

ز القرآن الكريم هذا الفهم حين يربط مريم عليها السلام بعمران، ويُدرجها ضمن بيوت الاصطفاء الإلهي، كما في قوله تعالى:   ويُعز 
مْرَانَ﴾. ويكشف هذا الإدراج عن تصور قرآني للاصطفاء يتجاوز   يمَ وَآلَ ع  لنسب  الحصر في ا﴿إ نَّ اللَََّّ اصْطَفَىٰ آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إ بْرَاه 

 .الأبوي الصرف، ليشمل السلالة بوصفها كيانًا عائليًا متكاملًا، تُحفظ فيه الرسالة عبر روابط متعددة عند الاقتضاء
يسَىٰ وَإ لْيَاسَ﴾ إدراج عيسى عليه   السلام صراحة ضمن ذرية كما يؤكد قوله تعالى: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ إ سْحَاقَ وَيَعْقُوبَ… وَزَكَر يَّا وَيَحْيَىٰ وَع 

توعب المسار إبراهيم، رغم خصوصية ولادته، وهو ما يدل على أن مفهوم الذرية في القرآن الكريم لا يقتصر على المسار الأبوي، بل يس
 .الأمومي حين تدعو الحاجة إلى حفظ وحدة السلسلة النبوية وعدم انقطاعها

وبناءً على ذلك، يمكن فهم انتماء عيسى عليه السلام إلى السلالة النبوية بوصفه انتماءً محفوظًا عبر النسب الأمومي، في إطار 
في    منسجم مع البنية العامة لمفهوم الذرية القرآني. ولا تُعد هذه الحالة خروجًا عن القاعدة العامة، بل تجسيدًا لمرونة المفهوم القرآني

 .لحالات الاستثنائية دون نقض مبدأ الاستمرارية النسَبية الذي يؤكد عليه السرد القرآني في مواضع متعددةاستيعاب ا
 النتائج والتوصيات والخاتمة

 النتائج 
بوصفها  عرضها  يمكن  التي  النتائج  من  مجموعة  إلى  المعتمد،  والمنهجي  والتفسيري  النصي  التحليل  في ضوء  البحث،  هذا  يخلص 

 :لا أحكامًا قطعية استنتاجات تفسيرية

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

231 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

بداية الإنسان المكلَّف المستخلف، لا بالضرورة  – في الخطاب القرآني  –تشير القراءة المعتمدة إلى أن آدم عليه السلام يُمث ل   .1
أول وجود بشري بيولوجي مطلق، وهو ما ينسجم مع التركيز القرآني على التكليف والعلم والاستخلاف بوصفها محددات إنسانية 

 .مركزية

  تُظهر الدراسة أن التعليم واللغة يشك لان الفارق الجوهري بين آدم عليه السلام والأنماط البشرية السابقة، وفقًا لدلالة قوله تعالى:  .2
 .لغويًا تأسيسيًا مك ن الإنسان من حمل الأمانة وبناء العمران–﴿وَعَلَّمَ آدَمَ الَأسْمَاءَ كُلَّهَا﴾، بما يعكس تحو لًا معرفيًا

ح الدراسة أن مفهوم الذرية في القرآن الكريم يتضمن بعدًا نسَبيًا بيولوجيًا حقيقيًا، لا يقتصر على رابطة رمزية أو معنوية،  .3 ترج 
 .مع التأكيد على أن هذا الفهم لا ينفي البعد الرسالي أو القيمي المصاحب له

تُسهم القراءة التحليلية في تعزيز فهم وحدة السلالة النبوية بوصفها وحدة نسب محفوظة انتظمت داخل امتداد بشري متصل،  .4
 .دون اختزال الاصطفاء الإلهي في العامل البيولوجي وحده أو تحويله إلى امتياز عرقي

قراءة الاستمرارية   –تفسيرًا    – الزمني لمواطن الأنبياء، كما يعرضه السرد القرآني، درجة من الاتساق تدعم  –يُظهر التزامن المكاني .5
م هذا الاتساق بوصفه دليلًا تاريخيًا أو علميًا قاطعًا  .النسَبية، دون أن يُقدَّ

يوف ر النموذج الجيني الافتراضي المقترح في البحث أداة تحليلية مساعدة لفحص التماسك المفاهيمي بين النص القرآني والسياق  .6
 الإنساني العام، مع الالتزام الصارم بعدم تقديمه بوصفه توصيفًا جينيًا أو تاريخيًا مثبتًا 

 التوصيات 
 :في ضوء النتائج التي توصل إليها البحث، يُوصى بما يأتي

تشجيع توسيع الدراسات القرآنية البينية التي تستفيد من معطيات العلوم الإنسانية الحديثة، مع الالتزام بضوابط منهجية صارمة  •
 .تضمن عدم الخلط بين النص الغيبي وأدوات التحليل البشرية

إعادة فحص عدد من المفاهيم العقدية المركزية في الخطاب القرآني من خلال مقاربات لغوية وسياقية دقيقة، بما يُسهم في  •
 .تجديد الفهم دون الإخلال بثوابت النص أو تحميله ما لا يحتمل

المنهجي الواضح بين الغيب والإثبات العلمي في البحوث المعاصرة، بما يحفظ للخطاب الديني  • التأكيد على أهمية الفصل 
 .قداسته، ويمنع في الوقت نفسه توظيف المعطيات العلمية توظيفًا إسقاطيًا أو غير منضبط

 الخاتمة
م بوصفها سردًا تاريخيًا بسيطًا، بل بوصفها تأسيسًا  يخلص هذا البحث إلى أن قصة آدم عليه السلام في القرآن الكريم لا تُقدَّ
ره الخطاب القرآني،  أنثروبولوجيًا ومعرفيًا لمعنى الإنسان المكلَّف المستخلف في الأرض. ويُظهر التحليل أن مفهوم الذرية، كما يصو 

بطة معنوية مجردة ليحمل دلالة امتداد بشري حقيقي حُم  لت من خلاله الأمانة عبر التاريخ، ضمن سياق من الاستمرارية يتجاوز كونه را
 .النسَبية والمعرفية

م البحث نموذجًا تفسيريًا افتراضيًا يسعى إلى فحص الاتساق الداخلي بين النص القرآني، والسياق الجغرافي – وفي هذا الإطار، قد 
م هذا الطرح بوصفه اجتهادًا علميًا مفتو  عاء القطع أو الإثبات العلمي. ويُقدَّ حًا التاريخي، وبعض المعطيات الإنسانية المعاصرة، دون اد 

http://www.ajsp.net/


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

232 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

للنقاش والمراجعة، يلتزم بحدود المنهج، ويحافظ على الفصل الواضح بين النص الغيبي وأدوات الفهم البشرية، مع احترام قدسية الخطاب 
 .القرآني ومكانته المرجعية

وبذلك، يسعى البحث إلى الإسهام في إثراء النقاش الأكاديمي حول مفهوم الذرية ووحدة السلالة النبوية في القرآن الكريم، وفتح  
أفق بحثي جديد في الدراسات القرآنية البينية، يقوم على التوازن بين الوفاء للنص، والانفتاح المنهجي على أدوات التحليل المعاصرة. 

أي توظيف مستقبلي للنماذج العلمية في الدراسات القرآنية لا يكون مشروعًا إلا بقدر ما يظل خادمًا للفهم، لا حاكمًا    ويؤكد البحث أن
 على النص. 

ويأتي هذا الطرح منسجمًا مع دعوات منهجية عربية معاصرة تؤكد أن تجديد الفهم القرآني لا يكون بإخضاع النص للعلم، بل  
 (. 2016بتوسيع أفق القراءة مع الحفاظ على استقلالية الخطاب القرآني ومرجعيته العليا )ابن عاشور، د.ت؛ الطيار، 

 : المراجع
 (.تفسير القرآن العظيم. الرياض: دار طيبة.1999ابن كثير، إسماعيل. )

 (.جامع البيان عن تأويل آي القرآن. القاهرة: دار هجر. 2001الطبري، محمد بن جرير. )
 .القاهرة: دار القلم .في القرآن الكريم: دراسة موضوعية ةالذري  .(2019) .دراز، محمد عبد الله

 .الرياض: دار ابن الجوزي  .الاصطفاء في القرآن الكريم ممفهو  .(2016) .الطيار، عبد الله بن عبد الرحمن
 .تونس: الدار التونسية للنشر .لتحرير والتنوير: مقدمات منهجية مختارة.ابن عاشور، محمد الطاهر. )د.ت(

 .تونس: دار سراس للنشر .والفكر  ةاللغ .(2011) .المسدي، عبد السلام 
 : ثانيًا: المراجع الأجنبية

Boyd, R., Richerson, P. J., & Henrich, J. (2011).The cultural niche: Why social learning is essential for human adaptation. 

Proceedings of the National Academy of Sciences, 108(Supplement 2), 10918–

10925.https://doi.org/10.1073/pnas.1100290108 

Deacon, T. W. (1997). The symbolic species: The co-evolution of language and the brain. New York, NY: W. W. Norton 

& Company. 

Fitch, W. T. (2010). The evolution of language. Cambridge: Cambridge University Press. 

Klein, R. G. (2009). The human career: Human biological and cultural origins (3rd ed.). Chicago, IL: University of 

Chicago Press. 

Mellars, P. (2005). The impossible coincidence: A single-species model for the origins of modern human behavior in 

Europe.Evolutionary Anthropology, 14(1), 12–27.https://doi.org/10.1002/evan.20037 

Stringer, C. (2016). The origin and evolution of Homo sapiens. 

London: Penguin Random House. 

Tattersall, I. (2012). Masters of the planet: The search for our human origins. 

New York, NY: Palgrave Macmillan. 

Tomasello, M. (2008). Origins of human communication. 

Cambridge, MA: MIT Press. 

Underhill, P. A., & Kivisild, T. (2007). Use of Y chromosome and mitochondrial DNA population structure in tracing 

human migrations. Annual Review of Genetics, 41, 539–564.https://doi.org/10.1146/annurev.genet.41.110306.130407 

Trombetta, B., et al. (2015). Phylogeographic refinement and large-scale genotyping of human Y chromosome haplogroup 

E. American Journal of Human Genetics, 97(1), 18–36. https://doi.org/10.1016/j.ajhg.2015.04.002 

 
 
 
 

http://www.ajsp.net/
https://doi.org/10.1073/pnas.1100290108
https://doi.org/10.1002/evan.20037


   
   

     
 

 والثمانون  ثامنال العدد – الناسعالإصدار 
     م 2026 – شباط – 2تاريخ الإصدار: 

 www.ajsp.net                                                                                                                              
   

 

233 

 وحدة السلالة النبوية في القرآن الكريمدراسة تحليلية في مفهوم الذرية في ضوء النص والسياق                                                 بن سند      

Arab Journal for Scientific Publishing  ||ISSN: 2663-5798 

 

 
“The Unity of the Prophetic Lineage in the Qur’an: An Analytical Study 

of the Concept of Offspring in Light of Text and Context” 

 
:Researcher 

Ziad Ahmed Sand Muhammad Bin Sand 

 
Abstract: 

This study examines the Qur’anic concept of dhurriyyah (progeny) through an analytical reading that prioritizes its 

biological–genealogical dimension over purely symbolic or moral interpretations. It argues that the Qur’anic emphasis on 

prophetic continuity may be coherently understood within a framework of preserved human lineage, rather than as a solely 

value-based or abstract transmission. 

Employing a textual and contextual analysis of relevant Qur’anic passages, alongside insights from classical exegetical 

literature, the study explores how the notion of “progeny, one from another” functions within the broader Qur’anic narrative 

of prophethood. Particular attention is given to the distinction between biological descent, divine selection, and moral 

qualification, with an effort to clarify their respective roles without conflation. 

Within this interpretive scope, the study introduces a hypothetical genetic model (CT → E-M35) as an auxiliary analytical 

tool to examine the coherence between the Qur’anic narrative, the historical–geographical distribution of prophets, and 

anthropological discussions of human migration. This model is explicitly non-empirical and non-deterministic; it is employed 

solely as a conceptual framework to test internal consistency, not as historical or genetic proof. 

The paper further addresses exceptional cases—most notably that of Jesus and Mary—by examining the role of maternal 

lineage within the Qur’anic conception of prophetic descent, thereby reinforcing the argument for continuity without 

genealogical rupture. 

Finally, the study situates the distinction between Adam and pre-Adamic humans within a cognitive–linguistic framework, 

interpreting divine instruction (“teaching of the names”) as a foundational shift enabling language, knowledge transmission, 

and moral responsibility. 

Overall, the research proposes a balanced interpretive model that integrates Qur’anic textual analysis with anthropological 

and linguistic perspectives, while maintaining clear methodological boundaries between revelation, interpretation, and 

speculative frameworks. 

http://www.ajsp.net/

